Korach
(Num.16-18)

[bookmark: OLE_LINK2][bookmark: OLE_LINK1]Perfección o la búsqueda de la perfección

             Cuan frecuentemente escucho la gente decir “¿Por qué debo de intentar esto? de todas formas no me va ayudar” o “Nada de lo que hago es correcto” o “Sino hago las cosas perfectas no quiero hacerlo” este tipo de actitudes puede solamente guiarnos a la desesperación, ultimadamente en la vida todos somos perdedores, cada uno de nosotros eventualmente se enferma y muere, no hay, ultimadamente, triunfadores en la vida.
         Esto se aplica en la vida también, después de un tiempo una estrella atlética con destreza se deteriora y no puede correr mas o tirar como generalmente lo hacia, en los negocios hay altos y bajos. Aquellos que son ricos hoy son pobres mañana, cada uno es particular, nadie es perfecto, esto significa que no hay relaciones perfectas, la perfección es algo que no podemos alcanzar en esta vida, todos debemos procurar lograrlo pero no lo alcanzar,  esto significa también que no hay una perfecta solución a nuestros problemas lo mejor que nosotros podemos lograr son soluciones parciales, de hecho aunque no nos desesperemos o demos por  vencidos. El Judaísmo reconoce el hecho de que no hay una perfecta solución, pero dice que la parcial solución vale la pena, con seguridad todos nosotros eventualmente vamos a morir pero esto no significa que no debamos preservar nuestra salud y estar vivos lo mas que se pueda, seguro que no hay una relación perfecta pero esto no significa que no nos deberíamos casar y tener familia, es verdad que el hombre ultimadamente permanece solo, pero esto no significa que el conyugue y familia no pueden mejorar su soledad y hacerla mas tolerable, uno de las peores herejías es creer que las cosas pueden ser perfectas y que tienen que ser perfectas; este es uno de los mas grandes desdenes del alma humana, cualquiera que halla tenido esta experiencia puede solo ser aplastado por la vida, esto no significa que no deberíamos procurar por la perfección, solo que no nos deberíamos de sorprender si no lo logramos. Nosotros los judíos siempre somos muy críticos, siempre nos juzgamos a nosotros mismos por perfección, pero nosotros tenemos siempre que decir que apreciamos lo que hemos alcanzado y ser agradecidos con todos aquellos que nos han ayudado, aunque ellos hallan hecho mas, el sentido de gratitud es uno de los ingredientes esenciales de acuerdo a la personalidad Judía  religiosa. Nosotros siempre debemos de mirar y ser agradecidos por lo que una persona haya hecho y no castigarlo o aplastarlo por lo que no haya hecho. Muchas personas tienen la terrible culpa de no reconocer el 90 o 95 por ciento de lo que una persona haya hecho, pero en lugar siempre se concentran en el 5% de lo  que no ha hecho.
        En la porción de la Tora Korach tenemos muchas de estas ideas establecidas, Korach guio  a una gran rebelión en contra de Moisés, su realmente reclamo es “Tu tomas mucho sobre ti mismo, viéndonos que toda la congregación es Santa” o como los Co-lideres de Korach Dotan y Aviram dijeron “¿Es una cosa pequeña que tu nos sacaste para introducirnos a la tierra que fluye leche y miel para matarnos en el desierto? Mas sin embargo no nos has traído a la tierra” en otras palabras Moisés había sido reprobado por que él había fracasado, él había tenido éxito en una parte, él había sacado al pueblo de Egipto pero no lo había introducido a la tierra de Israel, no importaba que no fuera su culpa pero la gente lo culpaba de que él había fracasado, ellos rechazaron de ir a la tierra cuando los espías trajeron los malos reportes, Korach, Dotan y Aviram levantaron a la gente en contra de Moisés alegando que aun que él había tenido un éxito parcial, él había fracasado y no hacia ninguna diferencia porque él había fracasado, la gente era santa ellos merecían lo mejor.
        A demás, ellos estaban enojados con Aarón porque fue nombrado el Sumo Sacerdote, quienes realmente querían esa posición para si mismos, protesto ¿Cómo podría Aarón ser nombrado? Él había participado en el pecado del Becerro de Oro, él no era perfecto; a Korach se le unieron 250 ancianos de la congregación que también fueron arrastrados a lo largo de este clamor de perfección, en realidad ellos eran ambiciosos y querían esta posición, así que sucumbieron al método de Korach de encontrar culpa, así ellos podrían ser aprobados como mejores capacitados para dirigir mas que Aarón.  Korach había triunfado en la manera que trabajo con ellos, porque la gente clamaba por perfección; la palabra Korach en hebreo también tiene otra connotación de ser un perdedor de cualquier manera, cuando alguien solo es satisfecho con la perfección, él siempre es un perdedor. La historia que fue dicha en el Midrash acerca de un hombre que tenia dos esposas, la mas joven fue rapada de su cabello blanco y la mayor fue rapada todo su pelo negro, hasta que quedo completamente calva, su esfuerzo le dejo a el mucho peor que antes.
       Esta actitud de nunca ser agradecidos por lo que tenemos y siempre estarnos quejándonos porque las cosas no son perfectas, puede solamente llevarnos al desastre. Korach, Dotan y Aviram fueron tragados por la tierra y los 250 ancianos fueron quemados por sus propias ambiciones. Korach pensó que por su injusta crítica podría levantarse a una mas alta posición de manera que él se hundió mas abajo y abajo hasta que pereció. Una de las mayores razones que veo por la rapidez del incremento de la tasa de divorcios entre nuestra gente joven, es que ellos andan buscando por perfección, ellos no realizan que no hay una relación perfecta; uno tiene que ver lo que tiene y ser agradecido por el 85,90 y 95 % eso es correcto y para de criticar por el 5,10 o 15 % que no esta correcto. Así mucha gente se queja, acerca de que  ellos solamente tienen que descubrir mas tarde, con lo que ellos se sienten satisfechos con las relaciones que son 70,50 o 40 %.
       Aun después de la rebelión de Korach, la gente no entendió esto, ellos aun no entendían que era lo malo con la rebelión de Korach con la expectación de perfección; Moisés de allí hiso que cada una de las tribus tomara una vara y la pusiera junto con la Aarón en el tabernáculo, la siguiente mañana todas las varas estaban estériles, pero la de Aarón había florecido y le habían nacido almendras, en hebreo la palabra almendras se escribe “Shaked” que también significa perseverar, Aarón no era perfecto pero fue un hombre que persevero, que trato de hacer lo mejor. El aprendió de sus experiencias y el trato sinceramente de ser honesto, sus soluciones parciales le dieron valor a las cosas.
       Los otros solamente criticaron, porque las cosas no estaban perfectas, ellos no lograron realizar nada, sus varas no produjeron nada, en hebreo la palabra vara significa “Mateh” que también significa hundirse, su constante fracaso de reconocer injustas soluciones, los hizo a ellos aun hacer cosas peores, Aarón fue un hombre que realizo, la importancia de tratar y quien realizo soluciones parciales que pueden cambiar el carácter de la vida de una persona y hacerla que florezca; que ninguno de nosotros nos desesperemos, porque cada solución tiene algo de malo con esto, pero permitamos  seguir tratando de escoger la solución que sea menos perjudicial y continuar trabajando para hacer nuestra vida y nuestra comunidad mejor aunque no la podamos hacer perfecta.
Es tu desarrollo para arriba o para abajo
           En la porción de la Tora Korach, la cual leemos este Sabbat aprendemos acerca de la rebelión de Korach, Datan y Aviram y 250 príncipes de Israel, en contra del liderazgo de Moisés, la conclusión de esta revuelta, la Tora dice que el fuego salió y consumió a los 250 príncipes, pero a Korach, Dotan y Aviram fueron tragados por la tierra.
         ¿Por qué esta diferencia? ¿Por qué fueron 250 príncipes castigado diferente que Korach, Dotan y Aviram? Nuestros rabinos explican que los 250 príncipes fueron motivados a unirse a la rebelión por sus ambiciones para obtener el sacerdocio, pero Dotan y Aviram no tenían ninguna ambición, ellos estaban solamente empecinados en demostrar que ellos podrían hacer el Sacerdocio, ellos solamente querían ver si o no podrían guiar una rebelión, ellos querían desarrollar sus ocultos potenciales, ellos no estaban preocupados con sentimientos buenos o malos, con moralidad; ellos solo querían desarrollar su capacidad al máximo. Los 250 príncipes murieron en medio del fuego, ellos hicieron que sus pasiones los quemaran; Dotan y Aviram de otra forma, no tenían pasiones que los consumieran, la única preocupación era desarrollar sus sensitivas y escondidas capacidades para tonterías, porque de esto ellos empezaron a hundirse tan abajo hasta que no pudieron salirse ellos mismos de allí y perecieron. Ellos fracasaron al realizar que no todos los potenciales de los hombres son para lo bueno, el hombre puede bajo ciertas circunstancias llegar a ser brutal, cruel, cínico y toda clase de cosas que normalmente lo devolverían a él; el hombre puede hundirse como también levantarse, el hombre no esta puesto en la base de alguna escalera con solo una dirección a todos sus logros, el esta puesto en medio de la escalera dependiendo de si mismo y de sus propias decisiones y puede ir para arriba o para abajo, se puede desarrollarse o sensibilizarse a si mismo en cualquieras de la direcciones que tome, muchos no realizan esto, su propio desarrollo no siempre nos guía hacia arriba.

Cual es la meta de tu vida
           En la sinagoga leeremos la porción de la Tora Korach; en esta porción de la Tora aprendemos de la gran rebelión de Korach y sus seguidores en contra de la autoridad de Moisés y Aarón, una rebelión la cual termino cuando Korach, Dotan y Aviram fueron tragados por la tierra y el resto de sus seguidores fueron consumidos por el fuego. ¿Qué era la cosa que Korach reclamaba? Después de todo el proclamaba “Toda la congregación es santa…Porque te levantas en la congregación”, se miraba justo; Korach se burlaba del liderazgo de Moisés. El proclamaba que toda la congregación es santa, cada uno era bueno como cualquiera. ¿Cuál era el problema con eso? Parece ser un ideal democrático. La respuesta para todas estas preguntas se pueden encontrar en la descripción de como la tierra se trago a Korach, Dotan y Aviran, dice “La tierra abrió su boca y los trago a ellos y a sus casas” Korach y sus seguidores no estuvieron exponiendo ideales democráticos de amor a otros, ellos lo estaban haciendo así porque ellos no querían ayudar ni cuidar a nadie, en todo lo que ellos estaban interesados era en sus propias casas, en sus propios enriquecimientos y en sus propias posesiones, cada uno es santo significaba para ellos que cada uno debería de mirar por ellos mismos, cada uno puede hacerlo aunque no lo hicieron tan mal. No es nuestra responsabilidad, aun el nombre de Korach en hebreo también significa: Helado o Calvo, Korach no estaba interesado en tratar de ayudar a otros, todo lo que a él le importaba era, el mismo y su filosofía; a primera vista se ve muy atractivo, especialmente aquellos que lo habían hecho, pero puede solamente guiarlos al desastre, cada uno de nosotros no tiene segura la casa, si el mundo alrededor de nosotros se esta hundiendo. Desafortunadamente en nuestros días esta lección se ha olvidado, la mayor preocupación de mucha gente, no es como llegar a ser una mejor personas pero como vivir una vida egoísta sin sentirnos culpables. Nuestra reflexión es porque Korach y no Moisés, desafortunadamente esto nos puede guiar a la destrucción ¿Cuál es la meta de tu vida? ¿Es tu meta como guiar tu vida egoísta sin sentimientos de culpabilidad o es más bien como llevar una vida preocupada? Espero que ustedes sean seguidores de Moisés y no de Korach. ¿Quién es tu líder?

  ¿Eres neutral?
[bookmark: _GoBack]           En la Sidra Korach, la cual leeremos en la Sinagoga este Sabbat un curioso incidente esta grabado, esta Sidra trata con la rebelión de los Levitas de Korach, Moisés su primo y los Rubenitas Dotan y Aviram, ellos abiertamente desafiaban el liderazgo de Moisés y Aarón, trataron a través de todo tipo de trucos democráticos para poner a la gente en contra de ellos, de inmediato 250 ancianos de la comunidad se unieron a ellos, quienes disputaban los derechos de la familia de Aarón, de ser único sacerdote en la Nación y reclamaban los mismos derechos para ellos mismos; toda la congregación de Israel se junto frente al Tabernáculo a testificar la batalla entre Moisés y Korach; del texto se ve claramente que la congregación misma no tomo lados en la revuelta, ellos solo vinieron a ver quien iba a ganar, de repente la Gloria de Dios descendió y Dios hablo a Moisés “Sepárate tu mismo de esta congregación que Yo los consumiré en un momento” Moisés y Aarón cayeron con sus caras al suelo y dijeron “Oh Dios, el Dios de los espíritus de toda carne, podría un hombre pecar y tu irritarte con toda la congregación” Dios entonces hablo otra ves a Moisés “Háblale a toda la congregación y diles apártense de las viviendas de Korach, Datan y Aviram” este fue un sorprendente episodio ¿Por qué Dios primero quería destruir la congragación y de allí cambio su mente? ¿Por qué tenían que levantarse y apartarse de las tiendas de Korach, Datan y Aviram para salvarse? Algunos de los comentaristas se sorprenden por este episodio, dicen que Moisés mal interpreto el mandato original de Dios; ellos dicen que cuando Dios primero dijo que Él iba a destruir la congregación, se estaba refiriendo a Korach y a los 250 ancianos que querían ser sacerdotes; Moisés interpreto esto que era toda la congregación, esto aunque no tienen sentido. ¿Por qué cuando Dios le dijo a Moisés dile a toda la congregación que se aparten de las tiendas de Korach, Datan y Aviram? La mejor interpretación de este episodio en mi mente es la que fue dada por los Malbin; de acuerdo a los Malbin Dios realmente quería destruir toda la congregación de la gente Judía; toda la congregación era culpable del terrible pecado, ellos habían cometido el pecado de poner una barrera entre la población, el pecado de la indiferencia; realmente ellos no soportaban a Korach pero tampoco se opusieron a él; ellos habían adoptado una posición de espera y ver lo que sucedería (después de todo no era sus negocios pasar juicios morales) si Moisés ganaba, estaba bien; ellos seguirían trabajando con el. Si Korach gana ellos trabajarían con el también, ellos se sentían culpables de no oponerse a lo que ellos sabían que estaba malo, ellos vieron su comunidad siendo amenazada pero no querían estar involucrados, por esto Dios los quería destruir a ellos por la maldad de la condescendencia. Moisés protesto afirmando “Pero Dios, ellos no han hecho nada, ¿porque los vas a castigar?” a lo cual Dios respondió “Ese es el problema, ellos no hicieron nada, si ellos quieren salvarse déjales a ellos activamente desasociarse a ellos mismos del mal que esta en ellos, deja que ellos se levanten de las tiendas de Korach, Dotan y Aviran” En otras palabra no es suficiente que no estén haciendo nada, ellos tenían que estar haciendo algo para oponerse a la maldad, desafortunadamente ¿Cuanta gente tenemos en nuestra comunidad que están cometiendo el mismo pecado? ¿Cuánta gente tenemos que esta viendo muchas cosas malas en nuestra comunidad Judía y no dan un paso de cualquier manera para combatirlos o desasociarse de ellos? Recordemos que el pecado de no hacer nada es muchas veces el pecado más grande de todos.
